
EPISTEME NS, VOL. 29, Nº 1, 2009, pp. 98-110 

SERGIO RODERO 

G. W. LEIBNIZ: DE LA BIOLOGÍA A LA METAFÍSICA. 
LA RESPUESTA VITALISTA DE LEIBNIZ:  

UNA ONTOLOGÍA UNIFICADA 

“Depuis plus d’un siècle déjà, le sujet n’en finit 
pas de mourir et de ressusciter sur la scène 

de la pensée philosophique.”1 

Resumen: Para Leibniz nuestros cuerpos tienen perfección, o sea, vida. 
Ahora bien, cada parte de esta materia viva que los compone sería dema-
siado privilegiada si ella sola tuviera una ventaja que la distinguiera infini-
tamente y esencialmente de todas las otras que la rodean: es, por lo tanto, 
necesario que haya vida y percepción por todas partes. 
Así, pues, podemos afirmar que, en virtud del principio de             uni-
formidad, no puede haber más que una diferencia gradual –en variedad de 
perfección– entre lo orgánico y lo inorgánico: tan llena de vida está la 
piedra como el cuerpo humano, y no hay entre estas dos cosas –sub specie 
aeterni– distinción alguna: “en el fondo” son lo mismo. 

La vida consiste básicamente, para Leibniz, en tener percepción y  
appetitus. Ahora bien –prosigue la uniformidad analógica–, como nuestras 
percepciones a veces son nítidas,  conscientes o reflexivas y otras veces son 
confusas y oscuras, es natural decir que habrá seres vivos cuya percepción 
será oscura,  confusa y sin reflexión. 

Palabras clave: cuerpo, vida, materia. 

G. W. LEIBNIZ: FROM BIOLOGY TO  
METHAPHYSIC. LEIBNIZ´S VITALIST ANSWER:  

A UNIFIED ONTOLOGY 
Abstract: For Leibniz our bodies have perfection, that is to say, life. Each 
part of this live matter which composes them would be too   privileged if 
it alone had an advantage that distinguished it infinitely and essentially 

                                                 
Recibido:  19-09-2008 ' Aceptado: 30-09-2008 
1 Bernet, R., “Le sujet traumatisé”, en Revue de Métaphysique et de Morale, Nº 

2, 2000, p. 141. 
 



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biología a la metafísica.  
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontología unificada   99 

 

                                                

from all the other that surrounding it: is, therefore, necessary that there be 
life and perception everywhere. Thus, therefore, by  virtue of the principle 
of uniformity, there cannot be more than a gradual difference - in variety 
of perfection-  between the organic thing and the inorganic thing: so full 
of life it is the stone as the human body, and there is not between these 
two things -sub specie aeterni- any distinction. In substance they are the 
same thing. 

Life consists basically, for Leibniz, in having perception and       appe-
titus. Since our  perceptions at times are clear, conscious or with reflec-
tion, and other times confused and dark, it is natural to say that there will 
be live beings whose perception will be dark and confused and without 
reflection. 

Keywords: body, life, matter. 

 

1. Introducción 
A principios del s. XVIII, en torno a los años 1702-1705 G. 

W. Leibniz redacta sus escritos vitalistas más relevantes: es  convi-
dado por Basnague de Beauval, editor de la revista “Histoires des 
Ouvrages de Savans”, a participar en la polémica que enfrentaba a 
Cudworth y Grew, por un lado, y a Bayle, por otro, en torno a las 
naturalezas plásticas o principios hilárquicos,   como explicación de 
la acción del alma en los procesos orgánicos de los cuerpos. Leibniz 
escribe, a este fin, las Considerations sur les Principes de Vie et sur les 
Natures Plastiques2, tras haber rechazado poco antes la doctrina del 
Espíritu Universal Único. La hija de Cudworth, Lady Masham, en 
cuya residencia vivió Locke los últimos momentos de su vida, fue, 
junto con el diplomático Thomas Burnett de Kemney, la interme-
diaria corresponsal entre Leibniz y el pensador inglés en el proceso 
de elaboración de los Nouveaux Essais. Mas esta correspondencia 
está cruzada con la que Leibniz mantiene con la reina            Sofía-
Carlota, por cuyas manos pasaban todos los trabajos   filosóficos de 
Leibniz durante estos años. Sofía-Carlota,       entusiasta admirado-
ra de Fco. M. Van Helmont, fue el secreto gran amor del solitario 
Leibniz y a sus estímulos y apoyo debemos la redacción definitiva 

 
2 Leibniz, G.W., Considerations sur les Principes de Vie et sur les Natu-

res Plastiques, en Erdmann, J.E., (edit.), Berlín, Reimar, 1840. 
(1705). 

 



  100

 EPISTEME NS, vol. 29, nº 1, 2009, pp.98-110 
 

                                                

de la Theodicée. La correspondencia con las dos ilustres e ilustradas 
damas constituye el conjunto de piezas literariamente mejor acaba-
das de Leibniz, y sin duda la inspiración teosófica de los Platónicos 
de Cambridge por una parte, y el círculo intelectual de la siempre 
soñada Corte       prusiana, por otra, elevaron los vuelos espiritua-
listas del cerebral pensador. Sigue a continuación la polémica con 
el popular   médico, profesor de la universidad de Halle, George 
Stahl, que culminará, tras las puntualizaciones a Des Bosses y di-
versa  correspondencia con otros médicos, en los Principes de la 
Nature et de la Grace fondés en Raison3, y en la síntesis final, que es 
la denominada Monadologie4. 

La pregunta radical que había que hacer a todos los         pen-
sadores vitalistas, una vez abandonado, al menos de forma oficial, 
el cartesianismo, era así de sencilla: si todo es vivo, si la vida pene-
tra por todos los poros del ser, ¿qué diferencia hay –si alguna haya– 
entre lo orgánico y lo inorgánico, entre una piedra y una planta, un 
animal, un hombre? Y centrando después la discusión en los seres 
llamados orgánicos, ¿cómo interactúan la parte físico-química y la 
parte espiritual en la producción de una acción vital? Resolver la 
segunda cuestión no implicaba       necesariamente tener resuelta la 
primera. Por ejemplo, J. B. Van Helmont creía que el gas sutil o 
volátil de los archaei insiti, que reside en cada mínima parte orgáni-
ca, produce la unidad de la acción vital en los seres vivos, sin 
arriesgar demasiado en cuanto a las piedras o seres inorgánicos, 
cosa que sí hizo su hijo, por lo demás. 

Leibniz, manteniendo siempre que “todo está lleno de       vi-
da”, intenta resolver los dos problemas de una vez. En primer lu-
gar, él da su respuesta general y la repite incansablemente, la cual 
ha sido reproducida por tratadistas y Manuales de Filosofía; y en 
segundo lugar, nos detendremos en las polémicas con todos sus 
interlocutores, que es donde descubrimos al Leibniz más genuino. 

 
3 Leibniz, G.W., Die philosophischen Schriften, C.I. Gerhardt (ed.), 7 

vols, Berlín, 1875-90 (reimp. Hildesheim, 1960-61) 
4 Leibniz, G.W., Monadología, (Introducción G. Bueno) J. Velarde 

(ed.), Oviedo, 1981. 
 

 



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biología a la metafísica.  
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontología unificada   101

 
2. “Todo está lleno de vida” 

El principio teosófico de analogía (“todo en todas partes y en 
todos los tiempos es como aquí”), y su complementario    principio 
de continuidad (“nada se hace por saltos en la naturaleza”), consti-
tuyen el término medio de la argumentación de Leibniz en los 
momentos cruciales de su análisis de la           naturaleza. Este 
“complejo conceptual”, que tiene su traducción        ontológica y 
matemática en la noción de infinitésimo, fue empleado por Leibniz 
en la explicación de la armonía, en el Error Memorabilis Cartesii, en 
la definición de la unidad simple, en el concepto de emanación y 
preexistencia de las almas, en la función epistemológica y psicológi-
ca de las petites perceptions para definir la continuidad y permanen-
cia del Yo sustancial, y, en fin, en el análisis de la jerarquía infinita 
de los grados de perfección de las criaturas. No podía faltar eviden-
temente cuando Leibniz quiere definir su vitalismo: toda la materia 
está repleta de vida y percepción hasta en sus más mínimas partícu-
las. 

Es absolutamente necesario entender bien este trazado    teóri-
co. Del principio de analogía –uniformidad en el fondo de las cosas 
y variedad en sus manifestaciones visibles– y del   principio de 
continuidad –divisibilidad y división actual de la     materia hasta el 
infinito–, principios que son premetafísicos y prematemáticos– 
“metaphysicóteros”, los denomina en          ocasiones el propio 
Leibniz–, deriva éste todo su sistema     cosmológico, hasta el ex-
tremo de hacer coherente lo paradójico. Pues paradójico y contra-
dictorio parece el afirmar a la vez la uniformidad y continuidad de 
todo con la división actual de la materia: si algo es continuo y uni-
forme, no se ve cómo pueda estar dividido. Pero ocurre que tal 
separación lo es hasta el    infinito, esto es, aunque lo infinitamente 
pequeño es una ficción matemática de nuestra mente, podemos no 
obstante sustituir en el cálculo lo infinitamente pequeño por lo más 
pequeño que cualquier porción dada, de modo que el error se hace 
así más pequeño que cualquier error dado, con lo que –dice Leib-
niz– desaparece el error, pues siempre será menor que cualquier 
error dado. Así, pasando de la Geometría a la materia, podemos 
asegurar que ésta está dividida actualmente in partes quavis data 
parte     minores y que, por lo tanto, no hay parte de ella que no 

 



  102

 EPISTEME NS, vol. 29, nº 1, 2009, pp.98-110 
 

                                                

esté subdividida o contenida en otra hasta el infinito5. Ésta es la 
naturaleza de la materia y del movimiento, de modo que el reposo 
y el movimiento, el ser y la nada, el uno y el todo, están en  perfec-
ta continuidad: “el reposo –señala Leibniz– no es sino un movi-
miento infinitamente pequeño”, y se recordará que de estos presu-
puestos aparece la noción de conatus, de movimiento y, en suma, la 
idea de entelequia prima siempre activa, aunque vuelva a surgir el 
fantasma del Panteísmo. Quiere decirse con esto que Leibniz es la 
culminación más perfecta del pensamiento teosófico cosmológico 
de todos los tiempos, y sorprende cómo no se ha valorado esta 
dimensión en su debida importancia6. 

Una dama británica, llamada Lady Masham –comenta el pen-
sador– me regaló un libro de su padre Mr. Cudworth,       titulado 
Sistema Intelectual, y mi agradecimiento ha sido recompensado por 
una respuesta muy amable por su parte, en la que me pide algunas 
explicaciones sobre lo que ha leído de mi en P. Bayle y en el Jour-
nal des Sçavans7. Así que me he visto       obligado a escribir una 
carta un poco extensa: 

en la que le expongo que mi gran principio de las cosas natura-
les es el del “Arlequín, Emperador de la Luna”(...), a saber, que 
siempre y por todas partes en todas las cosas todo es como 
aquí. Es decir, que la naturaleza es uniforme en el fondo de las 
cosas, aunque haya variedad en el más y en el menos y en los 
grados de perfección. Esto es lo que hace una Filosofía lo más 
sencilla y, a la vez, lo más concebible del mundo8. 

Nuestros cuerpos tienen perfección, esto es, vida. Ahora bien, 
cada parte de esta materia viva que los compone sería  demasiado 

 
5 Cf. Leibniz, G. W., “Des Bosses“, , 11 marzo 1706, en Leibniz, G. W., Die 

philosophischen Schriften, C.I. Gerhardt (ed.), 7 vols, Berlín, 1875-90 
(reimp. Hildesheim, 1960-61), II, p. 305. 

6 Cf. Leibniz, Specimen Dynamicum, Pars. II, G.M., VI, pp. 249-251. 
7 Las cartas están reproducidas en Leibniz, Die philosophischen Schriften, cit., 

III, pp. 336-348. El texto de Cudworth al que Leibniz hace alusión es The 
True Intellectual System of the Universe, London, 1678. Sobre Lady Mas-
ham, Cf. Widmaier, R., Damaris Masham,geb. Cudworth, geb. 18 January 
1658 in Cambridge, gest. 20 April 1708 in Oates, en STUD. LEIBNIZ, 
18, 1986, pp. 211-227. 

8 Leibniz, Die philosophischen Schriften, cit., III, p. 343. 

 



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biología a la metafísica.  
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontología unificada   103

 

                                                

privilegiada si ella sola tuviera una ventaja que la distinguiera infi-
nitamente y esencialmente de todas las otras que la rodean: 

es, por lo tanto, necesario que haya vida y percepción por todas 
partes9. 

Así, pues, como primera afirmación, podemos decir que, en 
virtud del principio de uniformidad, no puede haber más que una 
diferencia gradual –en variedad de perfección– entre lo orgánico y 
lo inorgánico: tan llena de vida está la piedra como el cuerpo 
humano, y no hay entre estas dos cosas –sub specie aeterni10- distin-
ción alguna: “en el fondo” son lo mismo. Procuremos no distraer-
nos ahora con el larvado panteísmo que tal vez subyace en esta 
aseveración, y concentrémonos en el lado vitalista del asunto. 

La vida consiste básicamente, para Leibniz, en tener       per-
cepción y appetitus. Ahora bien –prosigue la uniformidad analógi-
ca–, como nuestras percepciones a veces son nítidas y conscientes o 
con reflexión, y otras veces son confusas y oscuras, 

será fácil de juzgar que habrá seres vivos cuya percepción será 
oscura y confusa y sin reflexión11. 

Las petites perceptions o inconscientes no solamente sirven a 
Leibniz para afirmar la permanencia del Yo sustancial, sino que es 
además un argumento para asegurar la continuidad entre lo orgáni-
co y lo inorgánico, cuya diferencia, en última instancia, solamente 
reside en el hecho de que la piedra no es consciente de sus percep-
ciones, y naturalmente nosotros tampoco se las vemos, aunque 
ciertamente podría hacerlo un ser privilegiado en conocimiento 
(ése es el sentido del “sub specie aeterni”). En una palabra, el prin-
cipio de uniformidad de la naturaleza permite asegurar que entre lo 
orgánico y lo inorgánico no hay más     diferencia que el grado de 
percepción y de consciencia. Todos lo seres son del mismo género 
en el fondo, y de variedad de       manifestaciones jerarquizadas en 
el exterior. Ni más ni menos que como había sostenido Van Hel-

 
9 Ibidem. 
10 La expresión es de Pagel, W., “Helmont, Leibniz, Stahl”, en Paracelsus: An 

Iintroduction to Philosophical Medicine in the Era of the Renaissance, Karger, 
Basilea y Nueva York, 1958, p.48. 

11 Leibniz, D.W., Die philosophischen Schriften,cit., III, p. 344. 

 



  104

 EPISTEME NS, vol. 29, nº 1, 2009, pp.98-110 
 

                                                

mont y Lady Conway12. La    doctrina leibniziana de los dos reinos 
–el mecánico y el         espiritual- nacerá de otras consideraciones: 
será, como ya se ha visto, un recurso “infinitesimal”, para salvar la 
autonomía del mundo fenoménico y poder estar así con unos y 
otros, con los Cartesianos y con los Vitalistas ontológicos. 

Esta misma uniformidad nos hace entender, además, dos co-
sas: primero, la jerarquía infinitamente continua de seres  vivos, 
desde los genios más perfectos hasta las criaturas más viles; y se-
gundo, que, así como todos nuestros actos espirituales están siem-
pre acompañados de su correspondiente resonancia material, así: 

todo será como aquí en el fondo y estos genios, según mi opi-
nión, estarán siempre acompañados de cuerpos orgánicos dig-
nos de ellos, de una sutilidad y fuerza proporcionada a su co-

 
12 Este mismo principio de uniformidad llevó a Conway a defender, de un 

modo más nítido y terminante que Leibniz, una concepción esencialista del 
mundo. Una propiedad es un atributo esencial o metafísicamente necesario 
de una cosa, cuando ésta no es concebible ni puede existir sin ella. Así en-
tendía R. Descartes la extensión y el pensamiento como atributos esenciales 
de las dos únicas clases de sustancias creadas. Según esto, un hombre no es 
“esencialmente” un animal racional, como creía Aristóteles, sino una sustan-
cia pensante, de modo que no puede existir y ser no-pensante; lo mismo su-
cede con la extensión. Mas, si esto es así, ser caballo o ser no-caballo no es 
un atributo esencial del caballo y, por lo tanto, en rigor podría cambiarse en 
cualquier otra sustancia material de cualquier otra especie. Conway recoge 
esta doctrina, pero niega que haya dos clases de sustancias; sólo hay una na-
turaleza o esencia creada que se define “esencialmente” por “ser mudable o 
cambiable y estar dotada de alguna clase de fuerza interior organizada”. Con 
todo, los “individuos” de esta sustancia o naturaleza no pueden cambiar sin 
que se destruya el orden objetivo inteligible. Por ende, todo “individuo 
creado”, perteneciente a la sustancia “Criatura”, puede transformarse de una 
especie en otra manteniendo su “naturaleza creada” y su “identidad indivi-
dual”. Yo no puedo transformarme en Ese caballo; mas puedo transformar-
me en caballo, pues el caballo y yo somos de la misma naturaleza o esencia –
“en el fondo, la naturaleza es uniforme”–, y nuestras respectivas subespecies 
se diferencian sólo modalmente. “En todas las transformaciones que cabe 
observar en las cosas –dice Conway– la sustancia o esencia permanece siem-
pre la misma; es sólo un cambio de los modos, de manera que la cosa deja 
de ser de este modo y comienza a ser de otro modo” (Princ. Philos., VI, 3, p. 
45). Véase esta cuestión y compárase con la doctrina leibniziana de la “uni-
formidad de las cosas en el fondo y su variedad en los grados de perfección” 
junto con la doctrina de la “permanencia del mismo animal orgánico, de-
ntro de sus múltiples posibles “cambios de teatro”.  

 



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biología a la metafísica.  
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontología unificada   105

 

                                                

nocimiento y a la potencia de estos espíritus sublimes. Y si-
guiendo este principio, no habrá jamás almas separadas, ni in-
teligencias enteramente libres de materia, a excepción del Espí-
ritu Soberano, autor de todo y de la materia misma13. 

Hasta aquí hemos comparado las criaturas en su conjunto –
continúa Leibniz–. Vamos ahora a analizar cada criatura consigo 
misma, en su pretérito, presente y futuro, y observaremos –según el 
principio– que: 

desde el comienzo del mundo y para todo tiempo futuro, todo 
es y será siempre como aquí y como en el presente en el fondo 
de las cosas, no sólo respecto de los seres entre sí, sino también 
respecto de cada ser consigo mismo14. 

Esto es, cada ser vivo o dotado de percepción –pero ya     sa-
bemos que todos sin excepción lo son o, al menos, todos    tienen 
vida–, permanecerá siempre y conservará siempre sus órganos ade-
cuados, ya que la percepción y la materia deben ser universales no 
sólo respecto del espacio, sino también respecto del tiempo. Es la 
continuidad temporal, que implica dos cosas: 

no sólo que cada sustancia tendrá percepción y órganos, sino 
que los tendrá siempre15. 

Leibniz, como gran maestro prestidigitador, hace observar a la 
reina Sofía-Carlota que ahora habla de “una sustancia” y no de un 
“agregado de sustancias”, y le obsequia con esta filigrana: 

Yo hablo aquí de una sustancia, no de un simple agregado de 
sustancias, como podría ser un rebaño de animales o un estan-
que lleno de peces, donde basta con que sean las ovejas y los 
peces los que tengan percepción y órganos; aunque debemos 
pensar que en el intervalo, lo mismo que en el agua del estan-
que entre los peces, habrá siempre otras cosas vivas más peque-
ñas, y así indefinidamente siempre sin ningún vacío16. 

 
13 Leibniz, G.W., Die philosophischen Schriften, cit., III, p. 344. 
14 Ibidem. 
15 Ibidem. 
16 Ibidem. 

 



  106

 EPISTEME NS, vol. 29, nº 1, 2009, pp.98-110 
 

                                                

Lo primero que Sofía-Carlota debiera preguntar aquí al maes-
tro es si la distinción entre “sustancia” y “agregado de   sustancias” 
también deriva del principio de uniformidad y    continuidad, pues 
a simple vista no lo parece y todo induce a sospechar que el maes-
tro ya no juega limpio. Cabe preguntarse, ¿cómo es que ahora es 
sólo la sustancia la que permanece, ella y sus órganos correspon-
dientes, y no le ocurre lo mismo al     agregado de sustancias? ¿Qué 
le falta al agregado de sustancias para ser pez, si también el estan-
que está lleno de “cosas vivas sin vacío alguno”? El filósofo de 
Hannover no da aquí respuesta directa a este esencial problema, y 
habrá de elaborar la noción de sustancia o mónada dominante y el 
concepto de sustanciado, para poder diferenciar claramente entre 
“sustancia o unidad   simple” (la mónada), “sustancia orgánica o 
sustanciado con una mónada o unidad dominante que vincula a las 
infinitas         sustancias simples produciendo la unidad orgánica” 
(pez), y los fenoménicos “agregados de sustancias” sin unidad ni            
permanencia alguna pero que estén llenos de y fundados en sustan-
cias vivas sin vacío” (estanque). Y es, según vimos, justamente en la 
correspondencia con Des Bosses donde se dan estos matices (en los    
últimos años de vida de Leibniz). No obstante, Leibniz no traicio-
na su principio, y habría respondido a la reina lo que algunos años 
atrás explicara a la madre, la Electora Sofía: “mis meditaciones se 
centran en la unidad y el infinito, y es admirable comprender hasta 
qué medida lo infinito penetra todas las cosas”. El salto aparente 
dado por el discurso del pensador no es tal, sino la consideración 
de la misma uniformidad y continuidad,          corroborada ahora 
desde lo infinitamente pequeño: aunque el estanque no ofrezca 
unidad vital “a nuestros ojos”, en cambio está repleto de infinitas 
unidades “invisibles”: nullum vacuum formarum: 

En lo cual se verifica también la máxima de que todo es como 
aquí, tanto en lo invisible como en lo visible17. 

Ya hemos visto anteriormente de qué modo acude Leibniz a 
los descubrimientos con el microscopio y a la teoría de la     “pre-
formación orgánica de los animales en el plasma primitivo”, para 
“confirmar” su hipótesis espiritualista: “orgánico” significa “lleno 

 
17 Ibid., p. 345. 

 



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biología a la metafísica.  
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontología unificada   107

 

                                                

de almas o entelequias”. Ahora, en esta correspondencia con la 
reina Sofía-Carlota, su argumentación es la misma, pero está dedu-
cida más explícitamente del principio de uniformidad: 

No es concebible –dice– cómo la percepción puede           co-
menzar naturalmente, como tampoco la materia (...). Y si no 
puede comenzar naturalmente, tampoco debe terminar18, 

Argumento helmontiano/leibniziano que ya conocemos. Y el fun-
damento analógico de esta permanencia de la sustancia es éste: 

La diferencia de una sustancia respecto de sí misma no puede 
ser mayor que la de una sustancia respecto de otra, 

o, dicho con otras palabras, si la uniformidad nos ha permitido 
establecer percepción y vida en todos los demás seres por    compa-
ración al nuestro –uniformidad horizontal–, con cuánta más razón 
habrá de asegurarse la permanencia de tal percepción en la misma 
sustancia –uniformidad vertical–: 

Es decir, es la misma sustancia la que ha de tener su propia 
percepción más o menos viva y acompañada de más o menos 
reflexión19. 

Se mantiene, por lo tanto, inalterable la misma sustancia simple; 
inalterable e indestructible.  

Si, además, los científicos nos hablan de la “preformación or-
gánica” desde el comienzo del mundo, todas las piezas del sistema 
encajan a la perfección. He aquí las palabras del propio Leibniz: 

Y nada podrá destruir todos los órganos de esta sustancia, al ser 
esencial a la materia ser orgánica y estructurada artificieusse por 
todas partes, porque es efecto y emanación continua de una 
Soberana Inteligencia, aunque estos órganos y estructuras (artí-
fices) se encuentren lo más frecuentemente en las pequeñas 
partes que nos son invisibles, como es fácil juzgar por lo que se 
ve. Y en esto se verifica también la máxima de que todo es co-
mo aquí tanto en lo invisible como en lo visible. De donde se 
sigue que, naturalmente y hablando con rigor metafísico, no 
hay ni generación ni muerte, sino solamente desenvolvimiento 

 
18 Ibid., pp. 344-345. 
19 Ibid., p. 345. 

 



  108

 EPISTEME NS, vol. 29, nº 1, 2009, pp.98-110 
 

                                                

y envolvimiento de un mismo animal. De lo contrario, habría 
demasiado salto, y la naturaleza escaparía demasiado de su ca-
rácter de uniformidad por un cambio esencial inexplicable20. 

Evidentemente quedan a este respecto aún muchas cosas por 
decir, algunas ya comentadas con anterioridad. Pero la    vanidad 
del pensador alemán se quedaba satisfecha con este pequeño juego 
de presdigitación analógica realizado ante la reina: 

He aquí en pocas palabras toda mi Filosofía, bien popular sin 
duda, puesto que no asume nada que no responda a lo que no-
sotros experimentamos, y está fundada en dos       aforismos 
tan comunes como son el del teatro italiano: “que c’est ailleurs 
tout comme icy”, y aquel otro de Tasso: “che per variar natura 
é bella”, que parecen contradecirse, pero que es necesario con-
ciliar entendiendo el primero del fondo de las cosas, y el otro 
de las formas y apariencias21. 

En la obra Considerations sur les Principes de Vie et sur les Natu-
res Plastiques, en un contexto ya más exigente, precisa Leibniz con 
firmeza y claridad su posición a este respecto. De esta manera, 
según Leibniz, una porción de materia tiene       infinitos órganos 
y, por ende, infinitas entelequias; mas ella no está animada; no es 
orgánica: 

No podemos decir por ello –señala enérgicamente Leibniz– 
que cada porción de materia esté animada, como no decimos 
que un estanque lleno de peces sea un cuerpo animado,   aun-
que el pez lo sea22. 

Sintetizando, he aquí la primera afirmación fundamental del 
Vitalismo leibniziano: la materia está organizada hasta el     infini-
to, mas en tanto que fenómeno no es orgánica, no es un organis-
mo. Y, como se ve, la clave de todo el sistema está en la noción de 
infinito. 

Con todo, donde aparece su grandeza y su genialidad, se  es-
conde también su peligro y sus puntos débiles. Ya que Leibniz ha 

 
20 Ibidem. 
21 Ibid. p. 348. 
22 Ibid., VI, p. 539. 

 



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biología a la metafísica.  
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontología unificada   109

 
de responder a unas cuantas afirmaciones enormemente arriesga-
das:  

1) la materia es, de facto, un continuo físicamente divisible 
hasta el infinito.  

2) cada unidad simple espiritual está siempre asociada a   algo 
orgánico y viceversa. 

3) los fenómenos materiales, aunque fundados en las       ente-
lequias, son siempre tales sólo quoad nos, y quizás no en sí 
mismos. De donde, 

4) en última instancia, todo es vida espiritual en el          uni-
verso, y la materialidad de los fenómenos sigue     proba-
blemente sin recibir una adecuada justificación   ontológi-
ca. 

Se correría así el peligro de quedarnos en el espiritualismo 
helmontiano o, a lo más, en un panlogismo metafísico idealista. 
Pienso que Leibniz fue muy consciente de estas dificultades y del 
difícil equilibrio al que ellas le obligaban, y de aquí nace, en mi 
opinión, su secreto y constante coqueteo con lo orgánico, con los 
“archaei” y la materia sutil y volátil. Le sucedió con este problema 
algo semejante a lo que le pasó con la emanación de las sustancias 
frente a Spinoza: tanto más enérgicamente lo  rechazaba cuanto 
más lógicamente próximo a él secretamente se sentía.  

 
 

src@ugr.es 
Universidad de Granada 

 


