EPISTEMENS, VoL. 29, N° 1, 2009, pp. 98-110

SERGIO RODERO

G. W. LEIBNIZ: DE LA BIOLOGIA A LA METAFISICA.
LA RESPUESTA VITALISTA DE LEIBNIZ:
UNA ONTOLOGIA UNIFICADA

“Depuis plus d’un siecle déja, le sujet n’en finit
pas de mourir et de ressusciter sur la scéne
de la pensée philosophique.”’

Resumen: Para Leibniz nuestros cuerpos tienen perfeccién, o sea, vida.
Ahora bien, cada parte de esta materia viva que los compone serfa dema-
siado privilegiada si ella sola tuviera una ventaja que la distinguiera infini-
tamente y esencialmente de todas las otras que la rodean: es, por lo tanto,
necesario que haya vida y percepcién por todas partes.

Asf, pues, podemos afirmar que, en virtud del principio de uni-
formidad, no puede haber mds que una diferencia gradual —en variedad de
perfeccién— entre lo orgdnico y lo inorgdnico: tan llena de vida estd la
piedra como el cuerpo humano, y no hay entre estas dos cosas —sub specie
aeterni— distincién alguna: “en el fondo” son lo mismo.

La vida consiste bdsicamente, para Leibniz, en tener percepcién y
appetitus. Ahora bien —prosigue la uniformidad analdgica—, como nuestras
percepciones a veces son nitidas, conscientes o reflexivas y otras veces son
confusas y oscuras, es natural decir que habrd seres vivos cuya percepcién
serd oscura, confusay sin reflexién.

Palabras clave: cuerpo, vida, materia.

G. W. LEIBNIZ: FROM BIOLOGY TO
METHAPHY SIC. LEIBNIZ'SVITALIST ANSWER:
A UNIFIED ONTOLOGY

Abstract: For Leibniz our bodies have perfection, that is to say, life. Each
part of this live matter which composes them would be too privileged if
it alone had an advantage that distinguished it infinitely and essentially

Recibido: 19-09-2008 %t Aceptado: 30-09-2008
! Bernet, R., “Le sujet traumatisé”, en Revue de Métaphysique et de Morale, N°
2,2000, p. 141.



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biologia a la metafisica.
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontologia unificada 99

from all the other that surrounding it: is, therefore, necessary that there be
life and perception everywhere. Thus, therefore, by virtue of the principle
of uniformity, there cannot be more than a gradual difference - in variety
of perfection- between the organic thing and the inorganic thing: so full
of life it is the stone as the human body, and there is not between these
two things -sub specie aeterni- any distinction. In substance they are the
same thing.

Life consists basically, for Leibniz, in having perception and appe-
titus. Since our perceptions at times are clear, conscious or with reflec-
tion, and other times confused and dark, it is natural to say that there will
be live beings whose perception will be dark and confused and without
reflection.

Keywords: body, life, matter.

I Introduccion

A principios del s. XVIII, en torno a los anos 1702-1705 G.
W. Leibniz redacta sus escritos vitalistas mds relevantes: es convi-
dado por Basnague de Beauval, editor de la revista “Histoires des
Ouvrages de Savans”, a participar en la polémica que enfrentaba a
Cudworth y Grew, por un lado, y a Bayle, por otro, en torno a las
naturalezas pldsticas o principios hildrquicos, como explicacién de
la accién del alma en los procesos orgdnicos de los cuerpos. Leibniz
escribe, a este fin, las Considerations sur les Principes de Vie et sur les
Natures Plastiques’, tras haber rechazado poco antes la doctrina del
Espiritu Universal Unico. La hija de Cudworth, Lady Masham, en
cuya residencia vivié Locke los tltimos momentos de su vida, fue,
junto con el diplomdtico Thomas Burnett de Kemney, la interme-
diaria corresponsal entre Leibniz y el pensador inglés en el proceso
de elaboracién de los Nouveaux Essais. Mas esta correspondencia
estd cruzada con la que Leibniz mantiene con la reina Sofia-
Carlota, por cuyas manos pasaban todos los trabajos filoséficos de
Leibniz durante estos afios. Soffa-Carlota, ~ entusiasta admirado-
ra de Fco. M. Van Helmont, fue el secreto gran amor del solitario
Leibniz y a sus estimulos y apoyo debemos la redaccién definitiva

Leibniz, G.W., Considerations sur les Principes de Vie et sur les Natu-
res Plastiques, en Erdmann, J.E., (edit.), Berlin, Reimar, 1840.
(1705).



100
EPISTEME NS, vol. 29, n° 1, 2009, pp.98-110

de la Theodicée. La correspondencia con las dos ilustres e ilustradas
damas constituye el conjunto de piezas literariamente mejor acaba-
das de Leibniz, y sin duda la inspiracién teoséfica de los Platénicos
de Cambridge por una parte, y el circulo intelectual de la siempre
sofiada Corte prusiana, por otra, elevaron los vuelos espiritua-
listas del cerebral pensador. Sigue a continuacién la polémica con
el popular médico, profesor de la universidad de Halle, George
Stahl, que culminard, tras las puntualizaciones a Des Bosses y di-
versa correspondencia con otros médicos, en los Principes de la
Nature et de la Grace fondés en Raison’, y en la sintesis final, que es
la denominada Monadologie’.

La pregunta radical que habia que hacer a todos los pen-
sadores vitalistas, una vez abandonado, al menos de forma oficial,
el cartesianismo, era asi de sencilla: si todo es vivo, si la vida pene-
tra por todos los poros del ser, ;qué diferencia hay —si alguna haya—
entre lo orgdnico y lo inorgdnico, entre una piedra y una planta, un
animal, un hombre? Y centrando después la discusién en los seres
llamados orgdnicos, ;cémo interactdan la parte fisico-quimica y la
parte espiritual en la produccién de una accién vital? Resolver la
segunda cuestién no implicaba ~ necesariamente tener resuelta la
primera. Por ejemplo, J. B. Van Helmont crefa que el gas sutil o
voldtil de los archaei insiti, que reside en cada minima parte orgdni-
ca, produce la unidad de la accién vital en los seres vivos, sin
arriesgar demasiado en cuanto a las piedras o seres inorgdnicos,
cosa que si hizo su hijo, por lo demis.

Leibniz, manteniendo siempre que “todo estd lleno de vi-
da”, intenta resolver los dos problemas de una vez. En primer lu-
gar, él da su respuesta general y la repite incansablemente, la cual
ha sido reproducida por tratadistas y Manuales de Filosofia; y en
segundo lugar, nos detendremos en las polémicas con todos sus
interlocutores, que es donde descubrimos al Leibniz mds genuino.

’ Leibniz, G.W., Die philosophischen Schrifien, C.I. Gerhardt (ed.), 7
vols, Berlin, 1875-90 (reimp. Hildesheim, 1960-61)

¢ Leibniz, G.W., Monadologia, (Introduccién G. Bueno) J. Velarde
(ed.), Oviedo, 1981.



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biologia a la metafisica.
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontologia unificada 101

2. “Todo estd lleno de vida”

El principio teoséfico de analogfa (“todo en todas partes y en
todos los tiempos es como aqui”), y su complementario  principio
de continuidad (“nada se hace por saltos en la naturaleza”), consti-
tuyen el término medio de la argumentacién de Leibniz en los
momentos cruciales de su andlisis de la naturaleza. Este
“complejo conceptual”, que tiene su traduccién ontoldgica y
matemdtica en la nocién de infinitésimo, fue empleado por Leibniz
en la explicacién de la armonia, en el Error Memorabilis Cartesii, en
la definicién de la unidad simple, en el concepto de emanacién y
preexistencia de las almas, en la funcién epistemoldgica y psicoldgi-
ca de las petites perceptions para definir la continuidad y permanen-
cia del Yo sustancial, y, en fin, en el andlisis de la jerarquia infinita
de los grados de perfeccion de las criaturas. No podia faltar eviden-
temente cuando Leibniz quiere definir su vitalismo: toda la materia
estd repleta de vida y percepcién hasta en sus mds minimas particu-
las.

Es absolutamente necesario entender bien este trazado  tedri-
co. Del principio de analogia —uniformidad en el fondo de las cosas
y variedad en sus manifestaciones visibles— y del  principio de
continuidad —divisibilidad y divisién actual de la  materia hasta el
infinito—, principios que son premetafisicos y prematemdticos—
“metaphysicéteros”, los denomina en ocasiones el propio
Leibniz—, deriva éste todo su sistema  cosmoldgico, hasta el ex-
tremo de hacer coherente lo paradéjico. Pues paraddjico y contra-
dictorio parece el afirmar a la vez la uniformidad y continuidad de
todo con la divisién actual de la materia: si algo es continuo y uni-
forme, no se ve cdmo pueda estar dividido. Pero ocurre que tal
separacion lo es hasta el infinito, esto es, aunque lo infinitamente
pequefio es una ficcién matemdtica de nuestra mente, podemos no
obstante sustituir en el cdlculo lo infinitamente pequefio por lo mds
pequefio que cualquier porcién dada, de modo que el error se hace
asi mds pequefio que cualquier error dado, con lo que —dice Leib-
niz— desaparece el error, pues siempre serd menor que cualquier
error dado. Asi, pasando de la Geometria a la materia, podemos
asegurar que ésta estd dividida actualmente 7z partes quavis data
parte  minores y que, por lo tanto, no hay parte de ella que no



102
EPISTEME NS, vol. 29, n° 1, 2009, pp.98-110

esté subdividida o contenida en otra hasta el infinito’. Esta es la
naturaleza de la materia y del movimiento, de modo que el reposo
y el movimiento, el ser y la nada, el uno y el todo, estdn en perfec-
ta continuidad: “el reposo —sefiala Leibniz— no es sino un movi-
miento infinitamente pequefio”, y se recordard que de estos presu-
puestos aparece la nocién de conatus, de movimiento y, en suma, la
idea de entelequia prima siempre activa, aunque vuelva a surgir el
fantasma del Pantefsmo. Quiere decirse con esto que Leibniz es la
culminacién mds perfecta del pensamiento teoséfico cosmoldgico
de todos los tiempos, y sorprende cémo no se ha valorado esta
dimensién en su debida importancia®.

Una dama britdnica, llamada Lady Masham —comenta el pen-
sador— me regalé un libro de su padre Mr. Cudworth, titulado
Sistema Intelectual, y mi agradecimiento ha sido recompensado por
una respuesta muy amable por su parte, en la que me pide algunas
explicaciones sobre lo que ha leido de mi en P. Bayle y en el Jour-
nal des Scavans’. Asi que me he visto obligado a escribir una
carta un poco extensa:

en la que le expongo que mi gran principio de las cosas natura-
les es el del “Arlequin, Emperador de la Luna”(...), a saber, que
siempre y por todas partes en todas las cosas todo es como
aqui. Es decir, que la naturaleza es uniforme en el fondo de las
cosas, aunque haya variedad en el mds y en el menos y en los
grados de perfeccién. Esto es lo que hace una Filosoffa lo mds
sencilla y, a la vez, lo mds concebible del mundo®.

Nuestros cuerpos tienen perfeccidn, esto es, vida. Ahora bien,
cada parte de esta materia viva que los compone seria demasiado

> Cf. Leibniz, G. W., “Des Bosses, , 11 marzo 1706, en Leibniz, G. W., Dize
philosophischen Schriften, C.I. Gerhardt (ed.), 7 vols, Betlin, 1875-90
(reimp. Hildesheim, 1960-61), II, p. 305.

¢ Cf. Leibniz, Specimen Dynamicum, Pars. 11, G.M., VI, pp. 249-251.

Las cartas estdn reproducidas en Leibniz, Die philosophischen Schrifien, cit.,

I, pp. 336-348. El texto de Cudworth al que Leibniz hace alusién es The

True Intellectual System of the Universe, London, 1678. Sobre Lady Mas-

ham, Cf. Widmaier, R., Damaris Masham,geb. Cudworth, geb. 18 January

1658 in Cambridge, gest. 20 April 1708 in Oates, en STUD. LEIBNIZ,

18, 1986, pp. 211-227.

¢ Leibniz, Die philosophischen Schriften, cit., 111, p. 343.



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biologia a la metafisica.
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontologia unificada 103

privilegiada si ella sola tuviera una ventaja que la distinguiera infi-
nitamente y esencialmente de todas las otras que la rodean:

es, por lo tanto, necesario que haya vida y percepcién por todas
9
partes .

Asi, pues, como primera afirmacién, podemos decir que, en
virtud del principio de uniformidad, no puede haber mds que una
diferencia gradual —en variedad de perfeccién— entre lo orgdnico y
lo inorgdnico: tan llena de vida estd la piedra como el cuerpo
humano, y no hay entre estas dos cosas —sub specie aeterni' - distin-
cién alguna: “en el fondo” son lo mismo. Procuremos no distraer-
nos ahora con el larvado panteismo que tal vez subyace en esta
aseveracidn, y concentrémonos en el lado vitalista del asunto.

La vida consiste bdsicamente, para Leibniz, en tener per-
cepcién y appetitus. Ahora bien —prosigue la uniformidad analégi-
ca—, como nuestras percepciones a veces son nitidas y conscientes o
con reflexidn, y otras veces son confusas y oscuras,

serd fécil de juzgar que habrd seres vivos cuya percepcién serd
. ey 11
oscura y confusa y sin reflexién .

Las petites perceptions o inconscientes no solamente sirven a
Leibniz para afirmar la permanencia del Yo sustancial, sino que es
ademds un argumento para asegurar la continuidad entre lo orgdni-
co y lo inorgdnico, cuya diferencia, en dltima instancia, solamente
reside en el hecho de que la piedra no es consciente de sus percep-
ciones, y naturalmente nosotros tampoco se las vemos, aunque
ciertamente podria hacerlo un ser privilegiado en conocimiento
(ése es el sentido del “sub specie aeterni”). En una palabra, el prin-
cipio de uniformidad de la naturaleza permite asegurar que entre lo
orgdnico y lo inorgdnico no hay mds  diferencia que el grado de
percepcién y de consciencia. Todos lo seres son del mismo género
en el fondo, y de variedad de manifestaciones jerarquizadas en
el exterior. Ni mds ni menos que como habifa sostenido Van Hel-

’ Tbidem.

La expresién es de Pagel, W., “Helmont, Leibniz, Stahl”’, en Paracelsus: An
Tintroduction to Philosophical Medicine in the Eva of the Renaissance, Karger,
Basilea y Nueva York, 1958, p.48.

" Leibniz, D.W., Die philosophischen Schriftencit., 111, p. 344.



104
EPISTEME NS, vol. 29, n° 1, 2009, pp.98-110

mont y Lady Conway". La  doctrina leibniziana de los dos reinos
—el mecdnico y el espiritual- nacerd de otras consideraciones:
serd, como ya se ha visto, un recurso “infinitesimal”, para salvar la
autonomfa del mundo fenoménico y poder estar asi con unos y
otros, con los Cartesianos y con los Vitalistas ontolégicos.

Esta misma uniformidad nos hace entender, ademds, dos co-
sas: primero, la jerarqufa infinitamente continua de seres vivos,
desde los genios mds perfectos hasta las criaturas mds viles; y se-
gundo, que, asi como todos nuestros actos espirituales estdn siem-
pre acompanados de su correspondiente resonancia material, asi:

todo serd como aqui en el fondo y estos genios, segtin mi opi-
nién, estardn siempre acompafiados de cuerpos orgdnicos dig-
nos de ellos, de una sutilidad y fuerza proporcionada a su co-

Este mismo principio de uniformidad llevé a Conway a defender, de un
modo mds nitido y terminante que Leibniz, una concepcidn esencialista del
mundo. Una propiedad es un atributo esencial o metafisicamente necesario
de una cosa, cuando ésta no es concebible ni puede existir sin ella. Asf en-
tendfa R. Descartes la extension y el pensamiento como atributos esenciales
de las dos unicas clases de sustancias creadas. Segun esto, un hombre no es
“esencialmente” un animal racional, como crefa Aristételes, sino una sustan-
cia pensante, de modo que no puede existir y ser no-pensante; lo mismo su-
cede con la extensién. Mas, si esto es asf, ser caballo o ser no-caballo no es
un atributo esencial del caballo y, por lo tanto, en rigor podria cambiarse en
cualquier otra sustancia material de cualquier otra especie. Conway recoge
esta doctrina, pero niega que haya dos clases de sustancias; sélo hay una na-
turaleza o esencia creada que se define “esencialmente” por “ser mudable o
cambiable y estar dotada de alguna clase de fuerza interior organizada”. Con
todo, los “individuos” de esta sustancia o naturaleza no pueden cambiar sin
que se destruya el orden objetivo inteligible. Por ende, todo “individuo
creado”, perteneciente a la sustancia “Criatura”, puede transformarse de una
especie en otra manteniendo su “naturaleza creada” y su “identidad indivi-
dual”. Yo no puedo transformarme en Ese caballo; mas puedo transformar-
me en caballo, pues el caballo y yo somos de la misma naturaleza o esencia —
“en el fondo, la naturaleza es uniforme”—, y nuestras respectivas subespecies
se diferencian sélo modalmente. “En todas las transformaciones que cabe
observar en las cosas —dice Conway— la sustancia o esencia permanece siem-
pre la misma; es sélo un cambio de los modos, de manera que la cosa deja
de ser de este modo y comienza a ser de otro modo” (Princ. Philos., V1, 3, p.
45). Véase esta cuestién y compdrase con la doctrina leibniziana de la “uni-
formidad de las cosas en el fondo y su variedad en los grados de perfeccién”
junto con la doctrina de la “permanencia del mismo animal orgdnico, de-
ntro de sus mdltiples posibles “cambios de teatro”.



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biologia a la metafisica.
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontologia unificada 105

nocimiento y a la potencia de estos espiritus sublimes. Y si-
guiendo este principio, no habrd jamds almas separadas, ni in-
teligencias enteramente libres de materia, a excepcién del Espi-
ritu Soberano, autor de todo y de la materia misma”.

Hasta aqui hemos comparado las criaturas en su conjunto —
contintia Leibniz—. Vamos ahora a analizar cada criatura consigo
misma, en su pretérito, presente y futuro, y observaremos —segtin el
principio— que:

desde el comienzo del mundo y para todo tiempo futuro, todo
es y serd siempre como aqui y como en el presente en el fondo
de las cosas, no sélo respecto de los seres entre sf, sino también
respecto de cada ser consigo mismo .

Esto es, cada ser vivo o dotado de percepcién —pero ya  sa-
bemos que todos sin excepcién lo son o, al menos, todos  tienen
vida—, permanecerd siempre y conservard siempre sus érganos ade-
cuados, ya que la percepcién y la materia deben ser universales no
s6lo respecto del espacio, sino también respecto del tiempo. Es la
continuidad temporal, que implica dos cosas:

no sélo que cada sustancia tendrd percepcién y 6rganos, sino
7 15
que los tendrd siempre .

Leibniz, como gran maestro prestidigitador, hace observar a la
reina Soffa-Carlota que ahora habla de “una sustancia” y no de un
“agregado de sustancias”, y le obsequia con esta filigrana:

Yo hablo aqui de una sustancia, no de un simple agregado de
sustancias, como podrfa ser un rebafio de animales o un estan-
que lleno de peces, donde basta con que sean las ovejas y los
peces los que tengan percepcion y drganos; aunque debemos
pensar que en el intervalo, lo mismo que en el agua del estan-
que entre los peces, habrd siempre otras cosas vivas mds peque-
fias, y asi indefinidamente siempre sin ningtin vacio'.

¥ Leibniz, G.W., Die philosophischen Schrifien, cit., 111, p. 344.
“ Ibidem.
U Ibidem.
' Ibidem.



106
EPISTEME NS, vol. 29, n° 1, 2009, pp.98-110

Lo primero que Soffa-Carlota debiera preguntar aqui al maes-
tro es si la distincién entre “sustancia” y “agregado de sustancias”
también deriva del principio de uniformidad y  continuidad, pues
a simple vista no lo parece y todo induce a sospechar que el maes-
tro ya no juega limpio. Cabe preguntarse, ;cémo es que ahora es
s6lo la sustancia la que permanece, ella y sus drganos correspon-
dientes, y no le ocurre lo mismo al  agregado de sustancias? ;Qué
le falta al agregado de sustancias para ser pez, si también el estan-
que estd lleno de “cosas vivas sin vacio alguno”? El filésofo de
Hannover no da aquif respuesta directa a este esencial problema, y
habr4 de elaborar la nocién de sustancia 0 ménada dominante y el
concepto de sustanciado, para poder diferenciar claramente entre
“sustancia o unidad simple” (la ménada), “sustancia orgdnica o
sustanciado con una ménada o unidad dominante que vincula a las
infinitas sustancias simples produciendo la unidad orgdnica”
(pez), y los fenoménicos “agregados de sustancias” sin unidad ni
permanencia alguna pero que estén llenos de y fundados en sustan-
cias vivas sin vacio” (estanque). Y es, segdn vimos, justamente en la
correspondencia con Des Bosses donde se dan estos matices (en los
ultimos afios de vida de Leibniz). No obstante, Leibniz no traicio-
na su principio, y habria respondido a la reina lo que algunos afios
atrds explicara a la madre, la Electora Soffa: “mis meditaciones se
centran en la unidad y el infinito, y es admirable comprender hasta
qué medida lo infinito penetra todas las cosas”. El salto aparente
dado por el discurso del pensador no es tal, sino la consideracién
de la misma uniformidad y continuidad, corroborada ahora
desde lo infinitamente pequefio: aunque el estanque no ofrezca
unidad vital “a nuestros ojos”, en cambio estd repleto de infinitas
unidades “invisibles”: nullum vacuum formarum:

En lo cual se verifica también la mdxima de que todo es como
. . . .. 17
aqui, tanto en lo invisible como en lo visible’.

Ya hemos visto anteriormente de qué modo acude Leibniz a
los descubrimientos con el microscopio y a la teorfa de la~ “pre-
formacién orgdnica de los animales en el plasma primitivo”, para
“confirmar” su hipétesis espiritualista: “orgdnico” significa “lleno

7 Ibid, p. 345.



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biologia a la metafisica.
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontologia unificada 107

de almas o entelequias”. Ahora, en esta correspondencia con la
reina Soffa-Carlota, su argumentacién es la misma, pero estd dedu-
cida mds explicitamente del principio de uniformidad:

No es concebible —dice— cémo la percepcién puede co-

menzar naturalmente, como tampoco la materia (...). Y si no
. 18

puede comenzar naturalmente, tampoco debe terminar *,

Argumento helmontiano/leibniziano que ya conocemos. Y el fun-
damento analdgico de esta permanencia de la sustancia es éste:

La diferencia de una sustancia respecto de s{ misma no puede
ser mayor que la de una sustancia respecto de otra,

o, dicho con otras palabras, si la uniformidad nos ha permitido
establecer percepcién y vida en todos los demds seres por  compa-
racién al nuestro —uniformidad horizontal—, con cudnta mds razén
habrd de asegurarse la permanencia de tal percepcién en la misma
sustancia —uniformidad vertical—:

Es decir, es la misma sustancia la que ha de tener su propia

percepcién mds o menos viva y acompafniada de mds o menos
<, 19

reflexién .

Se mantiene, por lo tanto, inalterable la misma sustancia simple;
inalterable e indestructible.

Si, ademds, los cientificos nos hablan de la “preformacién or-
gdnica” desde el comienzo del mundo, todas las piezas del sistema
encajan a la perfeccion. He aqui las palabras del propio Leibniz:

Y nada podrd destruir todos los érganos de esta sustancia, al ser
esencial a la materia ser orgdnica y estructurada artificieusse por
todas partes, porque es efecto y emanacién continua de una
Soberana Inteligencia, aunque estos érganos y estructuras (arti-
fices) se encuentren lo mds frecuentemente en las pequefias
partes que nos son invisibles, como es fécil juzgar por lo que se
ve. Y en esto se verifica también la mdxima de que todo es co-
mo aquf tanto en lo invisible como en lo visible. De donde se
sigue que, naturalmente y hablando con rigor metafisico, no
hay ni generacién ni muerte, sino solamente desenvolvimiento

" Ibid., pp. 344-345.
Y Ibid, p. 345.



108
EPISTEME NS, vol. 29, n° 1, 2009, pp.98-110

y envolvimiento de un mismo animal. De lo contrario, habria

demasiado salto, y la naturaleza escaparfa demasiado de su ca-
, . . . L. . 20

rdcter de uniformidad por un cambio esencial inexplicable™.

Evidentemente quedan a este respecto ain muchas cosas por
decir, algunas ya comentadas con anterioridad. Pero la  vanidad
del pensador alemdn se quedaba satisfecha con este pequefo juego
de presdigitacién analdgica realizado ante la reina:

He aqui en pocas palabras toda mi Filosofia, bien popular sin
duda, puesto que no asume nada que no responda a lo que no-
sotros experimentamos, y estd fundada en dos aforismos
tan comunes como son el del teatro italiano: “que Cest ailleurs
tout comme icy”, y aquel otro de Tasso: “che per variar natura
¢ bella”, que parecen contradecirse, pero que es necesario con-
ciliar entendiendo el primero del fondo de las cosas, y el otro
de las formas y apariencias”'.

En la obra Considerations sur les Principes de Vie et sur les Natu-
res Plastiques, en un contexto ya mds exigente, precisa Leibniz con
firmeza y claridad su posicién a este respecto. De esta manera,
segtin Leibniz, una porcién de materia tiene infinitos érganos
y, por ende, infinitas entelequias; mas ella no estd animada; no es
orgdnica:

No podemos decir por ello —sefiala enérgicamente Leibniz—
que cada porcién de materia esté animada, como no decimos
que un estanque lleno de peces sea un cuerpo animado, aun-
que el pez lo sea™.

Sintetizando, he aqui la primera afirmacién fundamental del
Vitalismo leibniziano: la materia estd organizada hasta el infini-
to, mas en tanto que fenémeno no es orgdnica, no es un organis-
mo. Y, como se ve, la clave de todo el sistema estd en la nocién de
infinito.

Con todo, donde aparece su grandeza y su genialidad, se es-
conde también su peligro y sus puntos débiles. Ya que Leibniz ha

o Tbidem.
" Jbid, p. 348.
2 Ibid,, V1, p. 539.



SERGIO RODERO / G. W. Leibniz: de la biologia a la metafisica.
La respuesta vitalista de Leibniz: una ontologia unificada 109

de responder a unas cuantas afirmaciones enormemente arriesga-

das:

1) la materia es, de facto, un continuo fisicamente divisible
hasta el infinito.

2) cada unidad simple espiritual estd siempre asociada a algo
orgdnico y viceversa.

3) los fendmenos materiales, aunque fundados en las ente-
lequias, son siempre tales sélo guoad nos, y quizds no en si
mismos. De donde,

4) en ultima instancia, todo es vida espiritual en el uni-
verso, y la materialidad de los fenémenos sigue ~ proba-
blemente sin recibir una adecuada justificacién ontoldgi-
ca.

Se correrfa asi el peligro de quedarnos en el espiritualismo
helmontiano o, a lo mds, en un panlogismo metafisico idealista.
Pienso que Leibniz fue muy consciente de estas dificultades y del
dificil equilibrio al que ellas le obligaban, y de aqui nace, en mi
opinién, su secreto y constante coqueteo con lo orgdnico, con los
“archaei” y la materia sutil y voldtil. Le sucedié con este problema
algo semejante a lo que le pasé con la emanacién de las sustancias
frente a Spinoza: tanto mds enérgicamente lo rechazaba cuanto
mds légicamente préximo a él secretamente se sentia.

src@ugr.es
Universidad de Granada



